
515

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación 
a El olmo incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen

Liminal poems between West and East: An approach to Pedro Zu-
len’s The uncertain elm of  the snowfall (1930)

Elizabeth Pelaez Sagastegui
Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima, Perú 

a20114336@pucp.pe
ORCID: 0000-0003-0845-7163

Resumen
El trabajo analiza cuatro textos poéticos seleccionados de El olmo incierto de 
la nevada, poemario póstumo de Pedro Salvino Zulen Aymar (1889-1925), 
publicado en 1930 en Lima, por la Imprenta J. E. Chenyek, con la respectiva 
autorización de Dora Mayer. Estos textos son «El olmo incierto de la nevada» 
(prosa poética), los poemas «El poema sin nombre», «El poema de una lágri-
ma» y «Humano fragor», con fin de proponer que la producción poética de 
Pedro Zulen se encuentra en un estado liminal entre lo occidental y lo oriental, 
términos que utilizo para explicar cómo ambos se amalgaman en el poemario 
póstumo del bibliotecario sanmarquino. Lo occidental es sugerido por las re-
ferencias al Romanticismo (siglos XVIII-XIX), el Modernismo (siglos XIX-
XX) y la Vanguardia Hispanoamericana (mediados del siglo XX), en tanto que 
lo oriental por las referencias a los sistemas religiosos y filosóficos nacidos en 
Oriente como el budismo zen y el taoísmo, al árbol milenario chino Ginkgo 
biloba, así como al kigo y mono no aware, estos últimos conceptos inherentes al 
poema breve japonés conocido como haiku. 
Palabras clave: romanticismo, modernismo, vanguardismo, taoísmo y haiku

Abstract
The paper analyzes four poetic texts selected from El olmo incierto de la nevada, 
posthumous collection of poems by Pedro Salvino Zulen Aymar (1889-1925), 
published in 1930 in Lima, by Chenyek printing press, with the respective 
authorization of Dora Mayer. These texts are «El olmo incierto de la nevada» 
(poetic prose), the poems «El poema sin nombre», «El poema de una lágrima» 
and «Humano fragor», in order to propose that Pedro Zulen’s poetic produc-
tion is in a liminal state between the western and the eastern, terms that I use 

doi10.15381/tesis.v14i18.20Tesis (Lima), vol. 19, núm. 26 (2025): enero-junio 515-536



516

to explain how both are amalgamated in the posthumous collection of poems 
by Zulen. The western is suggested by references to Romanticism (18th-19th 
centuries), Modernism (19th-20th centuries) and the Spanish-American 
Vanguard (mid-20th century), while the eastern by references to Eastern-born 
religious and philosophical systems such as zen buddhism and taoism, to the 
ancient chinese tree Ginkgo biloba, as well as to kigo and mono no aware, the 
latter concepts inherent in the japanese short poem known as haiku. 
Keywords: romanticism, modernism, avant-garde, Taoism and haiku

Fecha de envío: 10/12/2024     Fecha de aceptación: 3/2/2025

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



517

Breve introducción 
Diversos escritos literarios de Pedro Zulen, poeta tusán1, se han publicado en 
periódicos y revistas, como bien señala Lazarte Oyague (2006). No obstante, su 
único poemario es en realidad una compilación de poemas publicados con la 
(mencionada ya) venia de Dora Mayer. Compuesto por veintisiete poemas, se 
logró publicar en 1930 gracias a los gestos de buena voluntad, amistad y simpatía 
de todas aquellas personas que tenían en común con Mayer el gran aprecio por 
Zulen2. 
Difícil y personalmente calificaría el único poemario de Zulen, como expresión 
literaria del Modernismo hispanoamericano3 (siglos XIX-XX), o, si soy más es-
pecífica, dentro de su variante conocida como orientalismo4 modernista, en la 
cual destacó, por ejemplo, Enrique Gómez Carrillo; asimismo, tampoco afirmaría 
que el poeta sanmarquino escribía creativamente siguiendo fervientemente los 
postulados del Romanticismo5 europeo (siglos XVIII-XIX); es decir, no creo que 
escribiera siguiendo con fidedigna admiración los modelos literarios europeos 
que aún despertaban interés en sus colegas hispanoamericanos, quienes buscaban, 
además, diferenciarse de estos con una propuesta personal, nacional y al mismo 
tiempo panhispanista; no obstante, sí considero que en sus poemas compilados 
en El olmo incierto de la nevada se perciben rasgos de estos modelos literarios; esto 
se debería a que Zulen, como hombre de su tiempo, no podía escapar totalmente 
de la influencia de (o coincidencia con) los movimientos literarios nacidos en 
Europa como el Romanticismo ni del movimiento modernista nacido en Hispa-
noamérica, en el cual destacaron, además de E. G. Carillo, Rubén Darío y José 
María Eguren (estos últimos considerados modernistas, por lo menos, durante 
la primera etapa de sus respectivas carreras literarias). Asimismo, coincido con 
López-Calvo (2022) en comprender a Zulen como uno de los pioneros de la 
literatura tusán en el Perú, junto a Kuan Weng6.

Elizabeth Pelaez Sagastegui



518

La poesía de Zulen, en particular la de El olmo incierto de la nevada, es compren-
dida para mí como una amalgama, es decir, como una perfecta mezcla entre lo 
occidental y lo oriental; pero ¿a qué me refiero con dichos términos? Pues a que 
en el poemario de Zulen se aprecia lo occidental en las referencias a la poesía ro-
mántica europea, así como al Modernismo hispanoamericano y a la vanguardia 
hispanoamericana7. Asimismo, sugiero la presencia (sutil) de lo oriental a partir 
de mi lectura budista (zen) y taoísta de esta obra poética, en tanto soy consciente 
de que el budismo8 y el taoísmo9 han sido considerados (desde Occidente) como 
filosofías y religiones que tuvieron desarrollo y auge en diversos países de Asia del 
Este como Japón10 y China; por último, esta presencia oriental también estaría 
sugerida en los elementos inherentes al haiku ya mencionados: el kigo y el mono 
no aware (o simplemente aware).

Tesis: El olmo incierto (liminal) entre Occidente y Oriente 
Para sustentar mi hipótesis que sostiene que El olmo incierto de la nevada se en-
cuentra en un estado de transición, o liminalidad, entre lo occidental y lo orien-
tal, analizaré el escrito en prosa poética (homónimo) «El olmo incierto de la 
nevada», así como los poemas titulados «El poema sin nombre», «El poema de 
una lágrima» y «Humano fragor», en tanto a partir de sus respectivas lecturas 
críticas encuentro en estos las referencias culturales, filosóficas y literarias tanto 
occidentales (Romanticismo, Modernismo y vanguardismo hispanoamericano) 
como orientales (budismo, taoísmo y haiku) sugeridas en esta colección literaria 
póstuma zuleniana. 

Referencias a la poesía oriental: haiku, kigo y mono no aware 
Para explicar las referencias poéticas orientales en la poesía zuleniana de la mane-
ra más clara posible, necesito, en primer lugar, explicar qué es el haiku y, seguida-
mente, cuáles son los elementos inherentes que lo componen, dado que no todos 
los lectores de poesía latinoamericana están necesariamente familiarizados con 
conceptos japoneses de carácter artístico-literario como este. Como escritora de 
haiku, comentaré que este tipo de poema japonés consiste, en su concepción clá-
sica, en uno compuesto por tres versos de cinco, siete y cinco sílabas (en ese orden 
o alterado). Así también, sobre la relación entre Zulen (poeta tusán) y el haiku11, 
López-Calvo (2022) menciona que «se le atribuye haber introducido el haiku en 
Perú» (p. 61); no obstante, esta premisa no está exenta de polémica, puesto que 
Belaúnde (2023) comenta que «si bien esto [el haiku] ha sido atribuido a Pedro S. 
Zulen (1889-1925), esta idea parece no tener ningún sustento» (p. 295)12. Por mi 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



519

parte, más que contribuir a fomentar el debate sobre la veracidad de esta premisa, 
me interesa analizar la poesía de Zulen asociada al haiku. Sobre este tema, con-
sidero pertinente parafrasear a López-Calvo en tanto comenta que es el mismo 
poeta sanmarquino quien se asumía como escritor de haikus (2022, p. 61); no 
obstante, para el especialista los poemas zulenianos presentes en su obra póstuma 
no clasifican como este tipo de poema japonés clásico; por mi parte, coincido con 
el académico en que no leo precisamente como haikus los escritos líricos de esta 
colección, es decir, no los percibo como tales en un sentido, digamos, tradicional o 
clásico: como versos de cinco, siete y cinco sílabas, ausentes de metáfora (recurso 
literario que en los poemas de sujetos occidentales como el propio Zulen siempre 
está presente, aun de manera sutil). En consecuencia, considero que los poemas 
del bibliotecario sanmarquino, si bien no son haikus en sí mismos, sí lo evocan, 
en tanto percibo en estos los conceptos inherentes a este tipo de lírica nipona: 
el kigo y el aware. En cuanto al kigo, este ha sido traducido por los escritores de 
haiku (los haijin) latinoamericanos como «estación» (temporal: primavera, vera-
no, otoño, invierno). Por otro lado, el mono no aware (o aware) es un concepto un 
poco más complejo de explicar; no obstante, tomando en cuenta los postulados 
sobre el haiku sugeridos por Marquina y Belaúnde (2023)13, se lo puede traducir 
como «un instante de asombro ante el mundo y la vida cotidiana» (p. 9), es decir, 
el aware es el asombro que surge en nosotros en un momento (instante) específico 
de nuestra vida cotidiana, y surge porque lo acontecido en dicho momento nos ha 
impactado de tal manera que ha captado todos nuestros sentidos; un ejemplo clá-
sico para entender el aware sería leer un haiku del maestro nipón Matsuo Bashō 
(1644-1694): «La primera nieve / Las hojas de los narcisos / apenas se inclinan 
(pp. 1-3)». Entonces, el aware en este poema radica en que la primera nieve de la 
temporada invernal japonesa es tan ligera y delicada que apenas inclina las hojas 
de los narcisos, lo que genera un espectáculo que asombra (en el sentido de con-
mover) al poeta nipón por lo natural, hermoso y efímero que es. 

Análisis de «El olmo incierto de la nevada» (prosa poética)
Como bien señaló López-Calvo (2022), en el poemario podemos encontrar di-
versos escritos breves que se salen de la calificación clásica de poemas, y pueden 
ser considerados, más bien, como prosa poética14. No obstante, en este apartado 
me concentraré en analizar «El olmo incierto de la nevada» (pp. 21-24). Al 
respecto, asumiré al olmo de Zulen como un árbol ya en estadio muy adulto, 
el cual me evoca por el misticismo con que lo narra al arquetipo fundamental 
conocido como el árbol de la vida, el cual forma parte de las tradiciones mito-

Elizabeth Pelaez Sagastegui



520

lógicas, filosóficas y religiosas no solo de Occidente sino también de Oriente, 
y, por ende, de la culturas de los países de Asia del Este, donde tienen sus 
propios árboles sagrados como simbolismos. Este olmo al que la voz poética 
(cerca de dos años) contempla y habla fue, en sus propias palabras: «mi grande 
amigo; algo más, mi confidente» (1930, p. 21). Como japonóloga autodidacta, 
me es inevitable que estos versos me traigan a la memoria la tradición cultural 
ancestral nipona, donde es constante leer historias que narran una relación de 
afecto muy profunda entre una persona y un árbol, como la famosa leyenda 
japonesa que explica el origen del árbol de la flor de cerezo (Sakura)15, así como 
a narrativas contemporáneas nacionales con dicha influencia16. No obstante, 
si pensamos en la raíces chinas de Zulen, el olmo podría también referir al 
Ginkgo biloba, un árbol milenario de floración amarilla, que incluso es consi-
derado en China como el árbol de la sabiduría, por sus usos medicinales para 
mantener el bienestar mental y la concentración. Entonces, teniendo en cuenta 
estas consideraciones, el olmo de Zulen también se nos presenta como un árbol 
especial, con un carácter también sagrado, como se percibe en la siguiente cita: 
«Cuando la nevada castamente se ondulada hacia él, parecía trascenderse su 
realidad. Desconcertante, sugerente [...] derribador misterioso [...] de cuánto 
se cree inconmovible y eterno en las entrañas del ser. Era el olmo incierto de 
la nevada» (1930, p. 22). A partir de esta cita, se comprende que el olmo es un 
árbol que evoca a la voz lírica una imagen de eternidad, o más precisamente de 
encarnación (en términos budistas), pues si vemos al olmo como una versión 
zuleniana del ginkō, entonces tiene sentido pensar que este árbol se muestre 
incólume, sin expresar tristeza y emoción, sino solo sobriedad, frente al paso 
del tiempo marcado por las estaciones (el sol podría evocar la primavera o el 
verano; la lluvia, el otoño; y la nieve, el invierno, ya que en Estados Unidos las 
estaciones son marcadas), puesto que en este poema ni la llegada de la nieve ni 
ninguna otra adversidad lo afecta; el olmo, entonces, sería una imagen literaria 
creada por Zulen para evocar la longevidad, resistencia y esperanza, las mismas 
evocaciones que, coincidentemente, produce el ginkō para los chinos; recorde-
mos que este árbol hecho literatura, es decir, «el olmo personificado», como lo 
menciona López-Calvo (2021) (Tusanaje, 2021), habría sido tan especial para 
Zulen en tanto lo habría acompañado en su etapa de estudiante en la univer-
sidad de Harvard, mientras aun lidiaba con no recaer en su enfermedad y en 
mantenerse solo, sin su madre, y lejos de Perú, su patria; el olmo es, entonces, 
materia viva, una forma de vida (física y espiritual) que lo acompañó en ese 
estadio de vida (efímero pero de sentimiento eterno) estudiantil. 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



521

Otro aspecto que me gustaría resaltar a partir de mi lectura de El olmo incierto 
de la nevada es el ya mencionado (oralmente, vía conferencia) por López-Calvo 
(2021) sobre la presencia del taoísmo en el poemario de Zulen. Al respecto, el 
poeta escribe a través de su voz narrativo-poética y autobiográfica que «acaso no 
me engañe y más bien sea yo otro olmo, pues de no serlo o, al menos, de no tener 
algo de olmo, no habría congeniado con él. No le habría comprendido» (1930, p. 
24). A partir de esta cita se comprende, entonces, que el poeta no solo ha con-
templado y dialogado en un sentido digamos, espiritual con el olmo, sino que él 
mismo luego de pasar tanto tiempo con el olmo, contemplándolo y hablándole, 
ha logrado percibir (en el sentido de aprehender) su verdadera naturaleza con el 
paso de las estaciones; parafraseando a López-Calvo, ha logrado captar una parte 
de ella (2021), y es esa esencia del olmo la que ha transmutado a su espíritu. Algo 
de esa eternidad, de ese espíritu de resistencia y esperanza definen ahora a este 
Zulen literario luego de su paciente y prolongada experiencia de vínculo espiri-
tual y personal con el olmo. Es más, es el mismo Zulen en su prosa poética «el 
errante» quien había mencionado que «ya vendría la muerte, la reencarnación, un 
nuevo existir» (1930, p. 13), por lo que hablar de budismo, en tanto reencarnación 
o renacer espiritual, tiene también mucho sentido en este apartado poético sobre 
el olmo, pero sobre todo hablar del taoísmo, mencionado anteriormente. Al res-
pecto, cito nuevamente a López-Calvo (2021) cuando comenta que «esta relación 
entre el poeta [personaje vidente] y la naturaleza [el olmo] es tal que se rompe 
esta dualidad entre el sujeto y objeto de estudio, o el vidente y lo visto, no dualidad 
sujeto-objeto que es propia del taoísmo» (Tusanaje, 2021).
Si Enrique Gómez Carrillo escribe sus cuentos y crónicas modernistas dando 
protagonismo a la geisha japonesa o a la «mujer anamita» en tanto personajes 
tipo que seducen por sugerir una feminidad que atrae por su misterio y aparente 
conexión con la sabiduría ancestral oriental, Zulen, por el contrario, construye 
personajes poéticos que no atraen por ser bellos elementos de atracción decorati-
va originarios de Asia, sino más bien por evocar otro tipo de imágenes asiáticas, 
como la del antiguo maestro (sabio) chino; es precisamente la evocación del anti-
guo sabio chino la imagen poética más potente que encuentro en El olmo incierto 
de la nevada, puesto que es precisamente el olmo (que durante su estancia en 
Estados Unidos habría percibido Zulen) el objeto de la realidad que tomará como 
inspiración para convertir en una bella, sabia y oriental imagen de su prosa poéti-
ca; el olmo es, entonces, la evocación más sutil y al mismo tiempo más potente al 
árbol chino milenario conocido como Ginkō biloba, una imagen poética zuleniana 
que, si bien no será muy recurrente en este poemario (aparece sutilmente también 

Elizabeth Pelaez Sagastegui



522

en el poema «Dijeron tu nombre las aves»), sí aparece referida, a mi juicio, en otros 
poemas de esta colección, como si (siguiendo los postulados budistas) hubiera 
transmutado su espíritu a otras plantas y elementos de la naturaleza que aparecen 
en este poemario. Si Carrillo, como modernista orientalista, sugiere haber captado 
una experiencia mística al visualizar a la (aparente) mujer oriental en una fumería 
de opio anamita, Zulen parece sugerir haber tenido su propia experiencia de re-
velación de una verdad mística oriental; en ese contexto, la naturaleza que capta la 
voz poética a partir de su experiencia sensorial (donde predomina la observación, 
como en los maestros del haiku) no es suficiente, puesto que al ser esta voz la de 
un sujeto occidental, necesita procesar lo que conoce con su evidentemente mente 
occidental; no obstante, la mente del bibliotecario sanmarquino es también orien-
tal, o con tendencia a ser oriental, prueba de esto es que puede captar ese tipo de 
espiritualidad o sabiduría otra, sabiduría de Oriente como el taoísmo; todo esto 
gracias (probablemente) al manejo del idioma chino de sus ancestros y al interés 
del poeta por obtener y comprender un genuino conocimiento de todo lo que esté 
a su alcance, aunque solo pueda captar de manera sutil algo de ese conocimiento 
otro, como si fuera una pincelada bella pero efímera de una pintura impresionista 
(orientalista) sobre un olmo incierto de la nevada. Así, la voz poética zuleniana, 
a partir de una experiencia efímera pero constante (visualizar el olmo a través del 
paso de las estaciones) logra aprehender una verdad absoluta (o ideal), la verdad 
revelada del tao: como señala Quiles (1962) «desde tiempos antiguos la religión 
del Tao enseñó que “el verdadero camino de la moralidad humana es la unidad de 
todas las existencias” (p. 247)». Esto quiere decir que debemos tomar consciencia 
de que el tao está dentro de nosotros (humanos, animales, plantas, etc.); todos 
tenemos el tao dentro de nuestro ser, y a la vez todos somos parte del tao, todos 
somos la totalidad, el universo: el tao. Como sostiene el especialista, 

[el tao] es algo profundamente insertado en cada uno de no-
sotros, en todos los seres, sensibles e insensibles, y requiere 
algo completamente distinto al denominado análisis científico. 
Desafía nuestras pretensiones intelectuales por ser demasiado 
concreto, demasiado familiar, y se sitúa, por tanto, más allá de 
lo definible (Quiles, 1962, p. 19).

Entonces, cuando logremos ser conscientes de la revelación de que todos somos el 
tao, buscaremos mantener el equilibrio entre nosotros y la naturaleza, puesto que 
ya no existiría la necesidad de mantener la falsa relación dual y jerárquica entre 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



523

sujeto (humano) y objeto (naturaleza), relación donde es claramente el hombre 
quien termina por dominarla de forma destructiva y caótica. Esta es, entonces, la 
gran verdad taoísta que nos comparte la voz lírica de Zulen en esta prosa poética 
de lectura tan mística y oriental. Y esta gran revelación de sabiduría originaria 
de Oriente la sugiere la voz poética zuleniana nada más que haciendo un simple 
pero a la vez contante ejercicio de contemplación de un olmo que parece no ser 
afectado por nada, ni siquiera por la nevada.

Análisis de «El poema sin nombre»
«El poema sin nombre» (p. 45), perteneciente a la sección «Ramas caídas», es uno 
de mis poemas preferidos de Zulen porque es tan breve que me trae a la memoria 
los famosos proverbios chinos, o, volviendo a la tradición japonesa, me evoca un 
haiku; no obstante, esa brevedad no afecta la esencia de sabiduría oriental que 
percibo en él luego de leerlo. 
Comenzaré mi análisis citando el primer verso aparentemente contradictorio de 
este poema: «Reír, reír, ¡qué triste es reír! (p. 1)»; es inevitable que al leer estos 
versos con anáfora «reír», además de notar la constancia de signos de exclamación 
en todas sus repeticiones, mi mente me evoque a los poetas románticos europeos. 
Al respecto, López-Calvo (2022) comenta que «Las frecuentes exclamaciones, las 
patéticas falacias [...] y el tono exaltado general de la colección le dan tintes ro-
mánticos» (p. 61); son, por ende, estas exclamaciones grandilocuentes y al mismo 
tiempo nostálgicas las que confieren al poema una musicalidad afín a la propia del 
lirismo de los modernistas influenciados por el romanticismo europeo, exclama-
ciones emocionales que, no obstante, evocan los rezagos de ese romanticismo del 
que se irán alejando los modernistas latinoamericanos con el inicio del siglo XX, 
lo que hará, evidentemente, también el mismo Zulen17. No obstante, cuando leo 
nuevamente los versos de este poema, de pronto pienso de manera lógica ¿cómo 
algo triste puede, al mismo tiempo, provocar risa en la voz poética zuleniana? 
Esto no tiene sentido, aparentemente, más aún si consideramos que al expresar 
una evidente risa en sus versos Zulen marca su distancia con los poetas román-
ticos decimonónicos, puesto que estos se tomaban tan enserio el expresar su me-
lancolía existencial como para bromear tan ligeramente sobre esta; no obstante, 
cuando leemos el poema zuleniano nuevamente, su lectura cobra sentido; para 
demostrar esto, citaré los versos que dicen lo siguiente: «Decir / en una carcajada 
/ la satisfacción de ser; / sentir la marejada / y verter / toda la arrogancia de vivir» 
(pp. 2-6). Si pensamos en la voz poética como si fuera la de un Zulen joven, este 
poema podría evocar su sentir respecto a que puede lograrlo todo fácilmente (la 

Elizabeth Pelaez Sagastegui



524

gloria intelectual o letrada), por su mismo ímpetu juvenil, pero luego parece que 
esta voz sufre un desengaño; es decir, descubre que no es así, que al enfrentarse a 
la descantada realidad, lo que debía darnos risa también puede ponernos tristes 
y desencantados, tal cual se habría sentido Charles Baudelaire (1821-1867) al 
ser consciente de su spleen, de su latente hastío existencial sin causa aparente. 
No obstante, considero aún más interesante leer este poema desde una perspec-
tiva oriental18; al respecto, pienso en la leyenda india sobre Siddharta Gautama, 
conocido también como buda, cuando, entre sus cuatro nobles verdades, dijo la 
primera: «La vida es sufrimiento»; esta verdad significa que todos, en cuanto seres 
humanos vivos, estamos condenados a experimentar el sufrimiento siempre, y de 
manera inevitable, y no podemos hacer nada al respecto, solo aceptar que está 
ahí. Entonces, cuando Zulen escribió «verter / toda la arrogancia de vivir» (pp. 
6-7), justamente me evoca esta idea: dejar de creer que lo sabemos, conocemos 
y aprehendemos todo con el raciocinio filosófico o la ciencia occidental, dejar de 
regirnos por el positivismo mecanicista, como bien comenta López-Calvo (2021) 
(Tusanaje, 2021), pensamientos ideológicos que estaban de moda en el Perú fi-
nisecular en tanto que evocaban las ideas de progreso moderno que podía lograr 
nuestro país a partir de dicho postulados. El pensamiento filosófico de Zulen, en-
tonces, reflejado también en su poesía, al ser una filosofía idealista, como sugiere 
López-Calvo (2021) (Tusanaje, 2021), privilegia lo inmaterial sobre lo material, 
es decir, privilegia la experiencia que se basa en la actividad mental, como bien 
señaló el académico en su análisis [oral] del poema Pansiquismo (Tusanaje, 2021). 
A partir de todo lo anterior, considero que leer este poema desde un enfoque 
oriental genera en mí como lectora una sensación de mucha mayor soledad y vacío 
que si lo hiciera siguiendo los postulados literarios románticos europeos, en tanto 
que, a diferencia del pensamiento occidental de estos— que tenían la esperanza 
de ver su sufrimiento incomprendido por la sociedad de su tiempo compensado 
con el hecho de ser algún día reconocidos como escritores profetas de un senti-
miento único, como el spleen de Baudelaire, y con ello alcanzar la inmortalidad 
(trascendencia) en la memoria de los hombres, como bien diría Miguel de Una-
muno (1864-1936)—, para la mentalidad budista (oriental), particularmente la 
zen, no hay nada que compense el inevitable sufrimiento de la existencia humana; 
es decir, no existe ningún tipo de trascendencia, paraíso, fe, amor, en suma, nada 
que compense el malestar de la existencia, verdad budista que genera en la voz 
poética de Zulen una sensación de soledad y vació aún más terrible que la de sus 
pares literarios de occidente, una sensación de soledad que debe aprender a acep-
tar con conciencia y respeto, pues es la única y más sincera realidad de nuestra 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



525

existencia. Para el budismo zen la única realidad importante es, entonces, que 
cada individuo logre de manera individual y solitaria alcanzar la iluminación. 
Pero ¿qué es la iluminación? que sugiere el budismo:

no es un proceso intelectual de razonamiento [cursivas del texto], ni 
una simple aprehensión de las verdades empíricas como llegar a 
la conclusión de un razonamiento, sino que sobrepasa toda esfera 
de razonamiento analítico. Es una experiencia intuitiva, personal, 
que intelectualmente trasciende a todas las categorías de una expo-
sición epistemológica. Y psicológicamente representa la reconstruc-
ción integral de toda la personalidad. Así, tal experiencia desafía 
toda explicación conceptual. Y como resultado de tal impactante 
iluminación se siente una liberación completa que conduce a una 
expansión ilimitada (Suzuki citado en Lanzaco, 2009, p. 36).

Alcanzar la liberación en términos de iluminación zen significa, entonces, que 
nos liberemos mentalmente de pensamientos racionales, epistemes, sensaciones, 
vicios, en suma, que liberemos nuestra mente de todo lo que la ocupa y ator-
menta, de manera que la mente liberada estará en un estado de paz latente. Pero 
alcanzar esa liberación de la mente es aceptar que incluso en el espacio de nuestra 
mente estamos solos, que no hay pensamiento ni nada afín que nos sostenga y 
de esperanza. Y eso también es una forma de sufrimiento (haciendo nuevamente 
referencia a las palabras de buda). Por último, finalizo este apartado comentando 
que esta sensación de soledad absoluta la percibo en la voz poética zuleniana, en 
tanto, luego de convencerse de la verdad noble del budismo zen, sus palabras se 
sienten más trágicamente existenciales que las propias de los (ya mencionados) 
poetas románticos decimonónicos, o incluso que la de los existencialistas france-
ses de la posguerra, es más, diría que percibo en ellas una sensación de soledad 
existencial (sino igual) similar a la que expresará Ozamu Dazai (el escritor nipón 
maldito de la generación atómica) cuando publique su famosa novela Indigno de 
ser humano, en 1948. 

Análisis de «El poema de una lágrima» 
«El poema de una lágrima» (p. 46) en una primera lectura me suscitó la impresión 
de ser cantado por una voz poética nuevamente masculina y juvenil romántica 
que sufre por el recuerdo de la amada ausente (sea porque, como tópico románti-
co, murió trágicamente, o simplemente se fue de su lado, o es un amor no corres-
pondido). No obstante, sentí que sería más interesante leerlo también desde un 
óptica oriental, como explicaré a continuación. 

Elizabeth Pelaez Sagastegui



526

Este poema se caracteriza por estar escrito en verso libre, siguiendo el ejemplo de 
Walt Whitman, a quien el poeta sanmarquino le dedica «Walt Whitman en las 
bacanales» (poema en la sección «Ramas caídas»); referencia que tiene sentido si 
tomamos en cuenta que (en su obra póstuma) se percibe el aprecio de Zulen por 
los escritores anglosajones (entre otros autores ingleses que referencia en su poe-
mario figura Shakespeare), por lo que tiene sentido, evidentemente también, que 
haya leído en su lengua original, o por lo menos tenido referencias literarias, de los 
poetas románticos como Percy B. Shelley (1792-1822), John Keats (1795-1821) 
o Lord Byron (1788-1824), por citar algunos casos emblemáticos; comento esto 
último porque en los versos del poema zuleniano se aprecia una secuencia de rima 
consonante (AABAB) muy similar a la que podemos encontrar en los poemas ro-
mánticos del Lord inglés19: «Llorar, llorar, ¡qué dulce es llorar! (A) / Amar (A), / y 
en una lágrima prendida de rubor (B), /arrullar (A) / el recuerdo de un amor (B)» 
(pp. 1-5). No obstante, no me centraré en leer este poema como si fuera una oda 
a la melancolía del poeta romántico que sufre al evocar a su amada, sino, nueva-
mente, intentando una lectura, digamos, basada en la sabiduría religiosa, filosófica 
y literaria oriental. En ese sentido, si bien la brevedad de esta poema me evoca 
(nuevamente) al haiku, no es posible afirmar que lo es claramente, por lo menos 
no en un sentido tradicional. No obstante, recordemos que los haiku siguen la ló-
gica de ser un poema de tres versos incompletos, razón por la que el lector puede 
completarlos (ergo, recrearlos) en su mente, como bien señala Marquina (2023)20. 
En consecuencia, si bien no percibo elementos claros ni sugeridos en el poema 
que me permitan identificar el kigo (la estación temporal), como bien pueden ser 
flores, árboles o animales de estación, puedo suponer que la voz poética zuleniana 
se encuentra en un paisaje abierto (o en su habitación estudiantil, al lado de una 
ventana), de noche, bajo la luna, y que es temporada de invierno, porque es una 
estación que en nuestra cultura occidental suele transmitir tristeza y melancolía 
(una estación que por eso mismo es propicia para expresar el sentimiento de los 
poetas románticos). Asimismo, el elemento estético del haiku que sería el aware 
se manifiesta de una forma muy interesante; me explico: la voz lírica zuleniana 
corresponde a la de un sujeto occidental, por tanto, su forma de pensar también 
es occidental, por lo que si Zulen hubiera escrito es poema como un haiku no 
sería raro que recurriera a las metáforas u otras figuras literarias que impliquen un 
pensamiento abstracto para su elaboración y manifestación, lo que contradice la 
escritura del haiku clásico japonés, pues, como bien señala Vicente Haya (2017), 
«en haiku se puede hacer y decir de todo, mientras sea con naturalidad. Lo único 
que está prohibido es la artificiosidad. Y las figuras del lenguaje, para el poeta del 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



527

haiku, lo son». Para los grandes maestros del haiku japonés21, escribir un haiku 
sería, entonces, transcribir el asombro que les produjo la contemplación sensorial 
del cosas por sí mismas (aware), pues es precisamente esa contemplación la que 
les permite apreciar la belleza efímera de las cosas. Volviendo nuevamente al poe-
ma de Zulen, vuelvo a enfatizar que es precisamente este, digamos, «principio» de 
escritura del haiku el que desobedece la voz lírica, dado que en lugar de escribir 
directamente lo que percibió lo que hace es primero evocar su memoria occiden-
tal (el recuerdo romántico de la encantadora amada); luego, será esa memoria 
surgida en un instante de reflexión/pensar lo que hará que el poeta se conmueva/
emocione/asombre, es decir, es el recuerdo de la amada ausente lo que termina 
produciendo en la voz lírica sus lágrimas de melancolía, las cuales son, a su vez, 
contradictoramente dulces porque dulce es la mujer amada evocada: «el recuerdo 
de un amor/ Gozar / el encanto de una amada / por tierna y por soñada (pp. 6-8)». 
He aquí el aware que percibo (recurriendo nuevamente a mi experiencia como 
lectora y escritora de haiku) en el poema: la voz poética (que pienso como la de 
un joven Zulen poeta enamorado) se conmueve no ante la belleza efímera de las 
cosas físicas percibidas, como diría Marquina (2023), sino ante la belleza efímera 
de la idea (el recuerdo de la amada, entendiéndolo como una forma de pensa-
miento occidental) evocado. Si para Paz y Asiaín (2014), quienes referencian con 
respeto a los haijin japoneses, escribir haiku es transmitir lo que uno siente con el 
corazón y la mente, para Zulen es probable que escribir haiku haya significado lo 
mismo: escribir pensando en transmitir el asombro que en su corazón y su mente 
(filosófica y literaria occidental) produjo la apreciación de las cosas (que pueden 
ser físicas como el olmo, pero también ideas, como el recuerdo). 
Para finalizar esta sección, comentaré que si bien no puedo afirmar que Pedro 
Zulen fue el pionero del haiku en el Perú, sí me atrevo a hipotetizar que sería 
uno de los más interesantes exponentes del (proto)haiku latinoamericano: uno de 
los pioneros en escribir haikus nacidos en Latinoamérica22, y en transmitirnos su 
esencia en versos que los evocan con una belleza sutil (oriental) y al mismo tiem-
po racional (occidental); haikus latinoamericanos que seguirán el modelo clásico 
japonés (en tanto métrica, contenido y estética) o, por el contrario, estarán cons-
truidos a partir de memorias, ideas y pensamientos abstractos propios de la mente 
de los poetas más emblemáticos de nuestra tradición literaria latinoamericana, 
haikus cuyos principales exponentes del siglo XX serán los mexicanos Juan José 
Tablada y Octavio Paz; el argentino Jorge Luis Borges; los peruanos Javier Solo-
guren y Alfonso Cisneros Cox; todo esto sin considerar el caso de los poetas his-
panoamericanos, haijines o interesados en el haiku, como Federico García Lorca.

Elizabeth Pelaez Sagastegui



528

Análisis de «Humano fragor»
En esta última sección de mi artículo, expondré cómo percibo una conexión muy 
interesante entre «Humano fragor» (pp. 59-60) y la vanguardia hispanoamericana 
de mediados del XX, concretamente la correspondiente al futurismo. 
Al leer los primeros versos de «Humano fragor», me es inevitable pensar en la 
voz poética zuleniana como si fuera la de un flâneur23, término que entiendo hace 
referencia a un sujeto que recorre las calles, a un «callejeador» que pasea por una 
gran ciudad moderna (estadounidense, probablemente, en referencia a la estancia 
real de Zulen en dicho país), y es, precisamente, en esa contemplación ensimis-
mada y despreocupada de la metrópoli moderna que descubre un atardecer (o 
crepúsculo) tan rojo que su reflejo en las nubes del cielo contrasta grandemente 
con el frío hielo y la blanca nieve, contrastes de colores que lo llevan a un excitado 
asombro: «¡Tizones de arrebol! / las gamas auroras violentan. / Estupor. / Los 
hielos lamentan / Clamor» (pp. 1-5). Y esta referencia al callejeador de la gran 
ciudad se me hace propicia, sobre todo si recordamos que los modernistas lati-
noamericanos, peculiarmente los amantes de París, practicaron la flanerie24 o (en 
español) la flanería. Al respecto,

Como señala Rama (1989: 128), la flanería es un modo de re-
presentar, mirar y contar las experiencias urbanas, donde «el su-
jeto urbano, privatizado, se aproxima a la ciudad con la mirada 
de quien ve un objeto en exhibición. De ahí que la vitrina» [en 
cursiva en el original] Los espacios urbanos de moda y las exhi-
biciones (ferias, exposiciones) son los escaparates o vitrinas de la 
modernidad» (Cuvardic, 2009, p. 22).

A partir de todo lo anterior, y pensando, nuevamente, en los modernistas lati-
noamericanos emblemáticos que practicaron (el arte de) la flanería, es pertinente 
recordar que ellos hacían este paseo ocioso e improvisado por las calles más con-
curridas de las grandes metrópolis americanas y europeas de este periodo de entre 
siglos (XIX-XX) con la intención de encontrar una fuente de belleza efímera en 
medio del caos eterno que parecía sugerir el movimiento de la muchedumbre que 
transitaba en estas grandes urbes modernas; paradójicamente, será precisamente 
en la era de la modernidad capitalista, científica y tecnológica donde se planteará 
una concepción estética propiamente antimoderna, tal cual lo hará Baudelaire 
en su libro El pintor de la vida moderna (1863): «momento en el que el artista 
moderno dirige su mirada al presente como fuente de inspiración y creatividad, 
proponiendo un concepto de belleza efímera basada en el cambio y la novedad» 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



529

(Cerón, 2025, p. 12). Por consiguiente, serán los flâneurs hispanoamericanos quie-
nes, como sus pares parisinos (o afrancesados), en sus paseos por las grandes me-
trópolis europeas, encontrarán esa antimodernidad en la belleza efímera (en tanto 
rara, novedosa y marginal) de la ciudad. Y es justamente esa fuente de belleza 
efímera (antimoderna) la que pudo Zulen, en tanto voz lírica, haber encontrado 
no solo en el caótico y ambivalente paisaje frio-cálido descrito en sus versos, sino 
en el caos que representa la muchedumbre o, en sus propios términos, la «huma-
na tormenta [cuando] / desata su bronco tronar» (pp. 6-7). Esta marea humana 
de personas que impactan con su ruidoso y rápido movimiento continuo, como 
manifiesta Zulen en los versos donde afirma que, tras el bronco tronar, «y sigue 
el rondar» (p. 8), es la misma que sentí cuando leí «Coney Island» (1883), cróni-
ca (periodístico-literaria) de José Martí, considerado iniciador del modernismo 
hispanoamericano. Asimismo, el veloz y ruidoso movimiento de la muchedumbre 
que conmociona a la voz poética citadina es acompañado por otro también llama-
tivo, es decir, el ruido de los carruajes y los automóviles: «¡Retumbó la avalancha! 
[...] garbosos caballos de herrajes enormes [...] conducen sus carros sin espantar. 
/ Solo en su delante llantas y motores / apaciguarán» (pp. 9-15). Estos versos su-
gieren que la voz poética zuleniana, al igual que el flâneur, contempla asombrado 
el momento de transición entre el siglo XIX y el siglo XX; dicha transición epocal 
está representada en la referencia textual a los carruajes tirados por caballos, ima-
gen que asocio aún al siglo XIX, y la mientras que los automóviles con sus llantas 
y motos me evocan, más bien, los primeros años del siglo XX; en ese contexto, 
la voz poética continua con su descripción sensorial de la ciudad, y menciona 
también a los vehículos modernos para uso colectivo, como el tranvía: «tranvías se 
avientan en conmoción [...] Gallardo Trineo [...] desliza risueño / veloz / ¡Y sigue 
el rondar!» (pp. 16-21). Este asombro que produce en el poeta la contemplación 
del tranvía moderno, al sumarse al ruido estruendoso y al movimiento veloz y 
violento que producen los demás medios de transporte referidos en el poema, 
hace que el paisaje citadino americano que debería ser invernal y, por ende, perci-
birse melancólico y tranquilo, se sienta más caótico de apreciar y aprehender; no 
obstante, he ahí precisamente la belleza efímera que la voz poética zuleniana (en 
tanto flâneur) percibe: el humano fragor. Es decir, son el ruido estruendoso que 
producen los humanos y sus vehículos modernos tan violentos en su movimiento 
los que impresionan a la voz poética, y que aprehende como elemento inmanente 
en la efímera y rápida vida moderna del siglo XX. No obstante, esta contempla-
ción que parece lenta y al mismo tiempo rápida, como el movimiento de los autos 
y (para la época) el tranvía, me evoca a su vez la mirada de otro sujeto artista que 

Elizabeth Pelaez Sagastegui



530

tendrá mayor protagonismo en los albores del siglo XX: el vanguardista futurista. 
Para referir a esta transición epocal entre el Modernismo y la vanguardia hispano-
americana, que percibo a modo de metáfora en el poema zuleniano, es pertinente 
hacer referencia breve al futurismo europeo (del cual Hispanoamérica hará eco) y, 
en particular, a su manifiesto publicado en 1909 por el italiano Filippo Tommaso 
Marinetti (1876-1944), el cual señala lo siguiente: «consagra al culto de los mitos 
derivados de la Revolución industrial, en particular la velocidad, personificada por 
el tren, el automóvil y el avión, que era casi idolatrado por Marinetti» (de Oliveira, 
2017, p. 53). A partir de lo anterior, considero pertinente comentar que, si bien no 
considero «Humano fragor» como una expresión poética del futurismo hispano-
americano, si leo este poema como protofuturista, en tanto percibo en él un inci-
piente culto al progreso que la tecnología y las máquinas (artefactos) simbolizan 
para las ciudades modernas, o en búsqueda de esa anhelada modernidad, tal como 
fue el caso de las naciones de la América hispánica de principios del siglo XX; y 
es precisamente en este contexto donde vuelvo a citar el verso zuleniano que dice: 
«Y sigue el rondar (pp. 16-21)», en tanto este se repite y repite insistentemente a lo 
largo del poema, como para enfatizar con asombrosa admiración no solo el ruido 
estruendoso (el humano fragor) de las muchedumbres que asombró a los flâneurs 
modernistas, si la voz poética refirió (como parte de su contemplación sensorial 
más occidental), sino también el ruidoso estruendoso que producirá el movimiento 
de las maquinas rodantes (autos, tranvías) que serán objeto de culto de los vanguar-
distas futuristas; asimismo, es pertinente resaltar que la voz poética zuleniana es tan 
sensible en su percepción que no solo capta el ruido estruendoso de los adultos que 
transitan por la ciudad en los tranvías, sino también el de los niños que patinan y 
juegan en la nieve: «por las cuestas blancas / la chiquillería / trinea, resbala, / patina/ 
[...] ¡Y sigue el rondar! / la nieve vendrá más tarde los campos a / restañar» (pp. 
45-48; 52-54)». A partir de esta cita, comprendo que la voz poética zuleniana, así 
como sucedió con el olmo, disfruta de contemplar con asombro y admiración (pro-
pios de un haijin moderno) el paisaje (semi)urbano (americano) en su temporada 
invernal, en tanto que dicho espectáculo es efímero (el movimiento de las personas 
y los vehículos) y al mismo tiempo eterno (el ciclo de temporada invernal); la voz 
lírica contemplará la nieve que cubre la ciudad y que propicia el humano fragor (de 
hombres y vehículos/máquinas) hasta que nuevamente desaparezca tras la noche, 
por lo que tiene sentido pensar que retomará su ejercicio contemplativo cuando 
amanezca la ciudad moderna cubierta de nieve, y así, sucesivamente, el poeta podrá 
(nuevamente) exclamar, producto de su asombro ante el espectáculo moderno y 
(proto)futurista de la ciudad, «¡Y sigue el rondar» (p. 48).

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



531

Conclusión
A partir del análisis de los cuatro poemas seleccionados de El olmo incierto de la 
nevada, refirmo mi hipótesis que sostiene que el poemario póstumo de Zulen 
se encuentra en un (estado) liminal: un estado de transición entre lo occidental 
y lo oriental. En ese contexto, con el primer término me referí a las alusiones al 
Romanticismo europeo, al Modernismo y a la vanguardia hispanoamericana (fu-
turista), mientras que, con el segundo, al budismo, taoísmo, el Ginkgo biloba y el 
haiku (así como a sus elementos inherentes: kigo y mono no aware). Así también, 
es pertinente aclarar que percibo amalgamadas en el sentido de mescladas todas 
estas referencias (occidentales y orientales); razón por la que, con fines de explica-
ción didáctica, las cité y analicé de manera separada (o enfatizando textualmente 
cuándo mi lectura crítica tendría un enfoque, digamos, oriental, en lugar del es-
perado enfoque contrario), a fin de que el lector de mi artículo pueda comprender 
mejor la tesis planteada en este trabajo. 

Notas
 	 «Aunque históricamente el término ha designado solo a hijos de padre y madre 

chinos, en la actualidad el uso del término [tusán] se ha ampliado más allá de sus 
límites semánticos iniciales y es usado al interior de la comunidad peruano-china 
(o comunidad tusán) y sus publicaciones escritas para designar a todo peruano de 
ascendencia china, sea este étnicamente puro o mestizo» (Tusanaje, 2021).

2 	 En la sección «Mis gracias», ubicada en la parte final del poemario de Zulen, 
Dora Mayer menciona lo siguiente: «Doy mis gracias [...] no solo a las personas 
que han contribuido con su buena voluntad, pecuniariamente, a posibilitar la 
edición de las últimas poesías de Zulen [...] sino por el obsequio más precioso y 
sutil que a la vez he recibido de ellos, de gestos de amistad y simpatía generosa» 
(s. p.).

3 	 «El modernismo refiere a un movimiento literario perteneciente a la América 
hispanohablante que emerge a finales del siglo XIX y que sigue desarrollándose 
hasta bien entrado el siglo XX. Se identifica el movimiento generalmente con 
una red autores centrada alrededor de la figura de Rubén Darío, que representa 
una especie de líder espiritual del movimiento» (Baker, 2017). 

4 	 Watson (2018) explica que si el orientalismo se construyó en base a preconceptos 
culturales, ideológicos y políticos propicios a los países europeos, como la España 
imperial que necesitaba su elaboración discursiva para colonizar a los nativos 
americanos (es decir, para convertirlos simbólicamente en orientales a fin de 
extranjerizarlos en su propia tierra): «El orientalismo argentino se aviene a una 

Elizabeth Pelaez Sagastegui



532

ideología que facilitará la conquista de las tierras indígenas (Gasquet, 2007, p. 
15). De igual modo, el orientalismo peruano se va a amoldar a la necesidad de 
importar mano de obra china para el creciente negocio del guano y del sector 
agrario» (p. 212).

5 	 «El Romanticismo fue un movimiento artístico e intelectual que surgió hacia fi-
nales del siglo XVIII y principios del XIX, como reacción contra el racionalismo 
neoclásico. Tuvo lugar en Inglaterra, Alemania y Francia, para luego extenderse 
a todo el mundo. Se destacó en literatura, pintura y música [...] constituyó una 
corriente muy diversa, que puso énfasis en la subjetividad, las emociones, la con-
templación de la naturaleza y los temas místicos y sobrenaturales» (Enciclopedia 
Humanidades, s. f.). 

6 	 «Augusto Kuan Veng (China, 1900-s. f.). Fue un escritor, periodista y dramatur-
go que emigró al Perú en las primeras décadas del siglo XX» (Tusanaje, 2021). 

7 	 La vanguardia latinoamericana desarrolla su acción y propuesta en dos momen-
tos igualmente importantes, uno que va de 1915 a 1929 y otro que va de 1930 
a 1940. Estos dos momentos en que se desarrolla el proceso de la vanguardia se 
enmarcan históricamente por los hitos que corresponden a la Primera Guerra 
Mundial (1914-1918), la crisis económica mundial conocida como el crac del 29 
(1929-1930) y el inicio de la Segunda Guerra Mundial» (de la Fuente, 2005, pp. 
31-32).

8 	 El budismo zen es una rama del budismo mahāyāna (una de las principales ra-
mas del budismo) que se centra en la meditación como vía principal para alcan-
zar la iluminación (el despertar a plenitud de la mente) y la compresión directa y 
verdadera de la realidad. «Es un budismo [...] que no se interesa en refinamientos 
doctrinales [...] el zen se verifica por la experiencia personal y se pasa de maestro 
a discípulo, de mano a mano, inefablemente, a través de un trabajo duro e ínti-
mo» (Fischer, 2021).

9 	 «El Taoísmo es una religión y una filosofía de la antigua China [...] sostiene que 
los seres humanos y los animales deben vivir en equilibrio con el Tao, o el univer-
so. Los taoístas creen en la inmortalidad espiritual, donde el espíritu del cuerpo 
se une al universo después de la muerte» [traducción mía] (National Geographic, 
s. f.).

10 	 Dado que soy japonóloga autodidacta, me es inevitable leer el poemario de Zu-
len sin hacer referencia a conceptos japoneses aplicados al arte literario, lo que 
considero muy útil, además, en tanto el mismo Zulen se autodeclaró escritor de 
haikus, según López-Calvo (2022); asimismo, si tomamos en cuenta que la Chi-
na (imperial) históricamente influyo, con su cultura, filosofía arte y literatura en 
el País del sol naciente desde el siglo VII, como sugiere Román Zavala (1997), 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



533

tiene más que sentido que tanto la filosofía, religiosidad y literatura China como 
nipona puedan percibirse o «aprehenderse» en los poemas zulenianos. 

11 	 Es necesario señalar que no he logrado, hasta el momento de redacción de este 
artículo/ensayo académico, tener acceso gratuito y directo a poemas de Zulen que 
sean haikus, o a fuentes académicas que evidencien de manera literal este tipo de 
poemas zulenianos. No obstante, lo que sí logré obtener fueron los comentarios 
(orales y escritos) de Ignacio López-Calvo, estudioso de su obra, quien afirma 
que en efecto Zulen conocía y escribía este tipo de poema breve japonés. 

12 	 Al respecto, entiendo que Belaunde considera que no sería Zulen el responsable 
y pionero en traer el haiku al Perú, o incluso a Latinoamérica, sino que más bien, 
«El término [haiku] empieza a circular en algunos textos, probablemente debido 
a la importancia del desarrollo de la aproximación francesa (Bertrand, 2021) y 
mexicana al género japonés que floreció en la década de 1920» (2021, p. 296).

13 	 Marquina y Belaúnde son fundadores peruanos de la Escuela Retama, donde 
imparten clases para aprender a escribir haikus.

14 	 Menciono la frase prosa poética basándome en las palabras que dijo Ignacio 
López-Calvo en la conferencia constantemente citada en este artículo: Tusanaje, 
2021.

15 	 Esta leyenda narra la historia de una mujer que se enamora de un árbol que pue-
de sentir y experimentar emociones humanas tras recibir un hechizo de un hada. 
Este árbol, llamado Yohiro, a su vez, se enamora de Sakura y ambos viven un 
amor floreciente, que culmina con la unión de sus espíritus en el árbol de Sakura, 
o sea de la flor de cerezo.

16 	 En la antología narrativa contemporánea, titulada Bosque de arces (2023), de Jor-
ge Casilla, hay un cuento que narra cómo una mujer se conecta muy afectiva-
mente con un árbol de cerezo desde temprana edad, y sufre cuando debe dejarlo 
para mudarse y crecer, o sea hacerse adulta. 

17 	 Este último aspecto, es decir, cómo percibo que la poesía de Zulen expresa su 
alejamiento del romanticismo europeo y el modernismo latinoamericano para 
acercarse al movimiento futurista, lo comentaré en el apartado de este trabajo 
donde analizó el último poema que seleccioné de su obra póstuma: «Humano 
fragor». 

18 	 Uso, evidentemente, el término oriental en mi ensayo académico de manera 
constante; al respecto, soy consciente de que lo utilizo con fines didácticos, es 
decir, para explicar las referencias conceptuales culturales, filosóficas, religiosas y 
literarias originarias de países de Asia del Este (Oriente); no obstante, entiendo 
que mi formación como sujeto occidental (latinoamericano) me genera un grado 
de dificultad en su comprensión y aplicación, por lo cual intento expresar mi 

Elizabeth Pelaez Sagastegui



534

lectura de los poemas zulenianos apelando de la manera más clara posible a mi 
entendimiento de dichas referencias en este trabajo. 

19 	 Cito los primeros cuatro versos en rima asonante (AABB) del poema «Acuérda-
te de mí» de Byron, en tanto me transmiten la tristeza del poeta ante la ausencia 
física de la amada, como Zulen, a la que está unido en alma: «Llora en silencio 
mi alma solitaria(A), /excepto cuando está mi corazón (B) / unido al tuyo en 
celestial alianza (A) / de mutuo suspirar y mutuo amor (B)» (pp. 1-4). 

20 	 La idea de completar los haikus en tu mente me la enseñó el profesor Gonzalo 
Marquina en el taller que dictó, junto a Alonso Belaúnde, y a partir del cual 
surgió la plaqueta Flores de otoño. Antología del taller de creación de haiku, citada 
en la bibliografía. Una forma de completar un haiku puede entenderse con el si-
guiente ejemplo de Matsuo Basho: «Un viejo estanque, / Salta una rana, / Ruido 
del agua». Entonces, puedo completar este poema en mi mente agregando estos 
versos: «Y la rana serena / posa en el bambú». De esta forma puedo visualizar la 
escena poética completa sobre la rana (como si fuera un cortometraje): cómo su 
paso raudo pero limpio del estanque (de aguas tranquilas) al bambú que sirve 
como conducto del agua conmueve/asombra al poeta que la observa. Si bien 
parece contradictorio pensar en completar un haiku, puesto que al escribirlo la 
idea es hacerlo con un lenguaje breve y directo que refleje lo más fiel posible las 
impresiones producto de lo percibido en el presente, se comprende que el haijin 
japonés escribe de manera sutil el haiku para que el lector intente (re)descubrir 
esa sutileza (es decir, para que complete la escena poética que lo conmovió, tal 
como si el lector hubiera también percibido la misma escena, como para volver a 
emocionarse con dicho redescubrimiento). 

21 	 Los cuatro grandes maestros nipones del haiku son Matsuo Bashō, Yosa Buson 
(apellidado originalmente Taniguchi), Kobayashi Issa (conocido también como 
Kobayashi Yataro o Kobayashi Nobuyuki) y Masaoka Shiki. 

22 	 Diversos especialistas, como Belaúnde y Marquina, continúan participando del 
debate sobre si es pertinente hablar de la existencia del «haiku latinoamericano», 
o si lo que existe es más bien una diversidad de poemas breves latinos que, ins-
pirados en el haiku japonés, intenta imitarlo en su métrica y estética clásica. Mi 
postura es que sí existen diversos poemas que se han ganado la denominación 
de haikus latinoamericanos, para la cual me reafirmo en mi argumento sobre la 
naturaleza (occidental y oriental) del haiku zuleniano. 

23 	 «El flâneur, arquetípico paseante solitario nacido a principios del siglo XIX en 
los pasajes de París, es el observador ocioso que se mezcla entre la muchedumbre 
sin llegar a fundirse con ella. Su mirada privilegiada, típicamente burguesa, nos 
permite discernir los cambios acaecidos en las principales capitales europeas a lo 

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen



535

largo del siglo del progreso, desde una perspectiva típicamente literaria» (Barlin 
Libros, s. f.). 

24 	 Cuvardic (2009) señala, respecto a los modernistas latinoamericanos, que «En-
rique Gómez Carrillo, Julián del Casal y Amado Nervo, al desempeñarse como 
cronistas periodísticos [...] en la propuesta narrativa de sus cuentos urbanos, asu-
mieron e incorporaron en su discurso la flânerie, el callejeo interpretativamente 
activo, práctica simbólica bastante consolidada a finales del XIX y comienzos del 
XX» (2009, p. 21).

Referencias bibliográficas

Baker, P. (2017). Modernismo. Biblioteca Nueva.
Barlin Libros. (S. f.). El arte de leer las calles. https://www.barlinlibros.org/el-arte-

de-leer-las-calles
Belaúnde, A. y Marquina, G. (Eds. y Comps.) y Centro de Estudios Orientales de 

la Pontificia Universidad Católica del Perú. (2023). Flores de otoño. Antología 
del taller de creación de haiku. Centro de Estudios Orientales de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú. https://repositorio.pucp.edu.pe/server/api/
core/bitstreams/4effe589-924c-4dfc-b7a0-326fb9bb7fa6/content

Belaúnde, A. (2023). Es el mismo mar y es otra la orilla: las relaciones iniciales en-
tre la literatura peruana y la literatura japonesa. Política Internacional, (134), 
292-304. https://doi.org/10.61249/pi.vi134.107

Borges, J. L. y Jurado, A. (1991). Qué es el budismo. Emecé.
Campos, R. y López-Calvo, I. (Comps.). (2022) Hojas sobre las raíces: antología lite-

raria de autores tusanes peruanos. https://www.tusanaje.org/biblioteca/items/
show/356

Cerón, F. D. J. Á. (2025). Unamuno y Baudelaire: Dos poetas frente a la pasión mo-
derna. FILHA, 20(32), 18-18.

Díaz, I. C. M. (2016). Budismo y cristianismo en Japón a través de los testimonios 
literarios misionales: Siglos XVI y XVII. Anahgramas, III, 193-229.

Enciclopedia Humanidades. (S. f.). Romanticismo. https://humanidades.com/roman-
ticismo/

Fischer, N. (11 de febrero de 2021). ¿Qué es el budismo zen y cómo se practica? 
https://www.lionsroar.com/es/que-es-el-budismo-zen-y-como-se-practica/

Fuente A., J. A. de la. (2005). Vanguardias literarias: ¿una estética que nos sigue in-
terpelando? Literatura y lingüística, (16), 31-50. https://dx.doi.org/10.4067/
S0716-58112005000100003

Elizabeth Pelaez Sagastegui



536

García Cuvardic, C. (2009). La reflexión sobre el flâneur y la flânerie en los escritores 
modernistas latinoamericanos. Revista Káñina, 33(1), 21-35.

Haya, V. (2017). Aware. Iniciación al haiku japonés. Kairós.
Lanzaco, S. (2020). Taoísmo, budismo zen y cristianismo. Tres caminos de espiritualidad 

universal. Verbum.
Lazarte Oyague, S. E. (2006) El pensamiento filosófico de Pedro Zulen: educación, hombre 

y filosofía. [Tesis de licenciatura, Universidad Nacional Mayor de San Mar-
cos]. https://eltalondeaquiles.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/2017/10/
lazarte_os1.pdf

Mora, H. F. (2020). No-dualidad en las sabidurías orientales. Éndoxa, (45), 199-225.
National Geographic. (S. f.). Taoísmo. https://education.nationalgeographic.org/re-

source/taoism/
Oliveira Ganzarolli de., V. J. (2017). Futurismo: un siglo.  Enfoques,  29(2), 51-66. 

https://n9.cl/5n3ho
Paz, O. y Asiaín, A. (2014). Japón en Octavio Paz. Fondo de Cultura Económica.
Peláez Sagástegui, E. (2022). Crónica de viaje: El Japón heroico y galante de Enrique 

Gómez Carrillo. Una aproximación al «Japón real y delicioso». Revista Es-
pinela, (10), 24-31. https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/espinela/article/
view/26172

Quiles, I. (1962). La doctrina del no-yo en el budismo tradicional y contemporá-
neo. Contribución a la antropología metafísica budista. Ciencia y Fe, 18(3/4), 
211-273.

Romádian Zavala, A. (1997). China y Japón. El Colegio de México. https://muse.jhu.
edu/pub/320/oa_monograph/chapter/2388413/pdf

Suzuki, D. T. (2014). El zen y la cultura japonesa. Paidós.
Tusanaje-秘从中来. (3 de enero de 2021). Pioneros de la poesía tusán: Pedro Zulen y 

Kuan Veng [Archivo de video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?-
v=4XF3JNrxU88

Tusanaje-秘从中来. (31 de mayo de 2025). Ser tusán. https://www.tusanaje.org/
ser-tusan/

Watson, M. (2018). La presencia china en la literatura peruana del siglo XIX. En 
Extremo Occidente y Extremo Oriente: Herencias asiáticas en la América hispá-
nica (pp. 211- 228). Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica 
del Perú.

Poemas liminales entre Occidente y Oriente: una aproximación a El olmo 
incierto de la nevada (1930) de Pedro Zulen


